




✠ Francesco Oliva
Vescovo di Locri-Gerace

PIETÀ POPOLARE
TESORO PREZIOSO 

DELLA NOSTRA CHIESA
Disposizioni diocesane 

sulle feste religiose





5

Premessa

La rilevanza ecclesiale e teologica della pietà 
popolare chiama in causa le mie responsabilità di 
Pastore, moderatore e custode della vita liturgica. 
Per questo mio compito so di dover intervenire 
nel regolare e incoraggiare le forme di pietà po-
polare nella vita cristiana; nel purificare ed evan-
gelizzare le forme distorte; verificare la coerenza 
con le celebrazioni liturgiche; nell’approvare i 
testi di preghiere e di formule connesse con atti 
pubblici di pietà e pratiche di devozione. 

Avverto la necessità di accompagnare il cam-
mino delle numerose manifestazioni di pietà po-
polare del nostro territorio, di salvaguardarne la 
genuinità e d’incoraggiarne i percorsi di matura-
zione nel cuore dei fedeli.

La carità pastorale porta ad intervenire nei 
confronti di una realtà, così ricca e insieme così 
vulnerabile: “Prima di tutto, occorre esservi, saper 
cogliere le sue dimensioni interiori e i suoi valori in-
negabili, essere disposti ad aiutarla a superare i suoi 
rischi di deviazione. Ben orientata, questa religiosità 



6

popolare può essere sempre più, per le nostre masse po-
polari, un vero incontro con Dio in Gesù Cristo»1. 

In questa prospettiva la Pietà popolare è una 
realtà che può ben inserirsi nel cammino pasto-
rale della nuova evangelizzazione. Specie in un 
contesto sociale ed ecclesiale in cui la luce del 
Vangelo appare ostruita da una cultura alquanto 
refrattaria. Urge avviare un percorso di discer-
nimento e di accompagnamento della Pietà po-
polare, affinché tutte le sue manifestazioni siano 
orientate al Mistero Pasquale e opportunamente 
valorizzate. Conto sull’accoglienza e sulla sensi-
bilità della comunità diocesana che ha sempre ac-
colto la proposta cristiana come espressione della 
sua storia e cultura. Anche quando le situazioni 
ed i contesti erano più difficili.

Questi orientamenti e disposizioni pastorali 
partono dalla convinzione che le feste religiose 
continuano ad essere testimonianza di fede, im-
portanti momenti dello spirito ed occasione di 
preghiera, di riflessione e di condivisione.

1	 Paolo VI, Esortazione Apostolica Evangelii Nuntiandi, 8 di-
cembre 1975, in Enchiridion Vaticanum, vol. 5, Documenti uf-
ficiali della Santa Sede 1974-1976. Testo ufficiale e versione 
italiana, EDB, Bologna 1979, pp. 1008-1125 (= EN), 48.



7

I

LA PIETÀ POPOLARE E LA SFIDA 
DELL’EVANGELIZZAZIONE

1.1.	Spiritualità incarnata nella cultura dei semplici

Il cammino sinodale ha suscitato una rifles-
sione che ha riguardato anche la Pietà popolare, 
che nella varietà e ricchezza delle sue espressioni 
esprime il senso del Mistero che celebriamo. La 
Pietà popolare conserva l’identità ed il patrimo-
nio storico-religioso della nostra Chiesa, ma ha 
bisogno di essere rinnovata alla luce dell’inse-
gnamento conciliare e del Magistero della Chiesa, 
in particolare del Direttorio su pietà popolare e li-
turgia (2002). Con l’Esortazione Apostolica Evan-
gelii gaudium (EG) sull’annuncio del Vangelo nel 
mondo attuale e l’Esortazione Apostolica Gaudete 
et exsultate, Papa Francesco ha invitato a coglier-
ne il suo essere espressione della fede del popolo 
cristiano e la forza evangelizzatrice che dà forma 



8

alla Chiesa in uscita, preparando all’incontro col 
Signore2.  

La Pietà popolare, “manifestazione della vita 
teologale del popolo di Dio”3, “luogo teologico” 
d’inculturazione del Vangelo4, mette in moto una 
dinamica evangelizzatrice non per via dogmati-
ca o catechetica, ma per “via simbolica”5. Essa è 
caratterizzata da una “spiritualità incarnata nel-
la cultura dei semplici”, che “manifesta una sete di 
Dio che solo i semplici e i poveri possono conoscere”6. 

Se guardiamo attentamente la nostra realtà 
ecclesiale, ci accorgiamo che la religiosità della 
nostra gente non è pensabile senza i pii esercizi, 
quali il Rosario, le coroncine, le novene, i tridui, 
le processioni, i pellegrinaggi ai santuari. La Pietà 
popolare continua a mettere in circolazione ger-
mi di fede, che alimentano una concreta relazione 

2	 Cfr. Francesco, Esortazione Apostolica Evangelii gaudium, 
24 novembre 2013, in Enchiridion Vaticanum, vol. 29, Docu-
menti ufficiali della Santa Sede 2013. Testo ufficiale e versio-
ne italiana, EDB, Bologna 2015, pp. 1188-1333 (= EG), 122.

3	 Ivi, 125.
4	 Ivi, 126.
5	 Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacra-

menti, Direttorio su pietà popolare e Liturgia. Principi e orienta-
menti (17.12.2001), Città del Vaticano 2002 (= Direttorio), 124. 

6	 V Conferenza Generale dell’Episcopato Latino-americano e 
dei Caraibi, Documento di Aparecida (29 giugno 2007), 262.



9

con Dio, il senso della sua paternità e presenza 
attraverso gesti e comportamenti specifici. Ren-
de presenti nell’animo dei fedeli sentimenti ispi-
rati ai valori evangelici, quali la fiducia, il senso 
della croce, il perdono, la speranza nel futuro, la 
preghiera, l’accettazione della fatica quotidiana 
e del peso della vita, l’apertura agli altri, la soli-
darietà, la gioia della festa e dello stare insieme. 
Sentimenti che manifestano il volto positivo della 
gente aspromontana. 

In questa prospettiva ciò che interessa di più 
non è il soffocamento delle manifestazioni del-
la Pietà popolare, quanto la loro purificazione, 
come anche il promuoverne gli aspetti positivi7. 
Infatti, la Pietà popolare, come “una realtà in per-
manente sviluppo, dove lo Spirito Santo è il protago-
nista”8, svolge un’azione missionaria spontanea. 
Nelle nostre comunità permane come prima (se 
non unica) fonte di esperienza religiosa per tanti, 
che, pur non vivendo una solida e continua pra-
tica religiosa, nutrono una spontanea sete di Dio, 

7	 Cfr. Cei, Sviluppo nella solidarietà. Chiesa italiana e mezzogiorno, 
26 ottobre 1989, 26.

8	 EG, 122. Secondo il Direttorio, “la Pietà popolare è anch’essa 
una realtà promossa e sorretta dallo Spirito, nella quale il Magi-
stero esercita la sua funzione di autenticazione e di garanzia” (21 
e 50).



10

conservano un naturale legame con Lui, che spes-
so trasmettono anche agli altri:

“Il camminare insieme verso i santuari e il parte-
cipare ad altre manifestazioni della pietà popolare, por-
tando con sé anche i figli o invitando altre persone, è in 
sé stesso un atto di evangelizzazione. Non coartiamo né 
pretendiamo di controllare questa forza missionaria!”9. 

Le manifestazioni religiose popolari hanno 
molto da insegnarci e, per chi è in grado di leg-
gerle, sono da valorizzare in vista dell’evangeliz-
zazione: 

“Nella pietà popolare, poiché è frutto del Vangelo 
inculturato, è sottesa una forza attivamente evangeliz-
zatrice che non possiamo sottovalutare: sarebbe come 
disconoscere l’opera dello Spirito Santo. Piuttosto, sia-
mo chiamati ad incoraggiarla e a rafforzarla per appro-
fondire il processo di inculturazione che è una realtà 
mai terminata”10. 

Nella nostra Chiesa la Pietà popolare, quando 
è genuina, ha una straordinaria capacità di incul-
turare la fede e, nello stesso tempo, di evangeliz-
zare le culture. Le celebrazioni in occasione di fe-
ste patronali e delle ricorrenze religiose, parteci-
pate da tante persone che spesso non frequentano 
la Chiesa, sono una grande risorsa evangelizza-

9 	 EG, 124.
10	 EG, 123.



11

trice. Sono momenti, luoghi e strumenti attraver-
so cui è possibile continuare ad annunciare Gesù. 

 La vera sfida sta allora nel saper proporre una 
nuova evangelizzazione attraverso la Pietà popo-
lare, in modo che i fedeli trovino in essa l’alimen-
to spirituale per la loro vita. Senza alcun intento 
di “imprigionare” la libertà, la genuinità, la bel-
lezza delle nostre tradizioni, nutriamo la speran-
za che attraverso di essa si possa ridestare la fede 
e ravvivare il rapporto con la Chiesa. Questo però 
non avviene in modo automatico.

Come affermava san Giovanni Paolo II, “la 
pietà popolare non può essere né ignorata, né trattata 
con indifferenza o disprezzo, perché è ricca di valori, e 
già di per sé esprime l’atteggiamento religioso di fronte 
a Dio. Ma essa ha bisogno di essere di continuo evan-
gelizzata, affinché la fede, che esprime, divenga un atto 
sempre più maturo ed autentico. Tanto i pii esercizi del 
popolo cristiano, quanto altre forme di devozione, sono 
accolti e raccomandati purché non sostituiscano e non 
si mescolino alle celebrazioni liturgiche”11.

Per la nostra Chiesa essa è una risorsa in più 
che non intende sottovalutare quanto purificare, 
custodire e accompagnare, in modo da conservar-
ne l’identità evangelizzatrice. 

11	 Giovanni Paolo II, Lettera Apostolica Vicesimus Quintus an-
nus (4.12.1988), 18.



12

1.2. Una Pietà popolare da rinnovare e purificare

La realtà che ci sta davanti cambia giorno 
dopo giorno e apre nuovi modi di vedere e di 
operare. Con le sue criticità e le sue opportunità, 
esige nuovi percorsi di conversione missionaria e 
di rinnovamento pastorale. È un tempo che chie-
de di rinnovare il tessuto spirituale delle nostre 
comunità, ritornando ad una vita di fede viva e 
genuina, essenziale e coerente:

“Il rinnovamento richiede sacrificio e coraggio, non 
per sentirsi migliori o impeccabili, ma per rispondere 
meglio alla chiamata del Signore. Il Signore del sabato, 
la ragion d’essere di tutti i nostri comandamenti e pre-
cetti, ci invita a ponderare le norme quando è in gioco 
il seguire Lui; quando le sue piaghe aperte, il suo grido 
di fame e sete di giustizia ci interpellano e ci impongo-
no risposte nuove”12.

Il rinnovamento non deve far paura. È lo Spi-
rito che opera nella Chiesa e la rinnova. Per que-
sto se ci si chiude nelle proprie sicurezze, e non si 
è aperti alle novità dello Spirito, la paura ci para-
lizza. Papa Francesco c’invita ad essere aperti alle 
“sorprese di Dio” ed alle sue novità: 

“Senza apertura alla novità e alle sorprese di Dio, 

12	 Francesco, Omelia del 9 settembre 2017 a Medellin in Co-
lombia (6-11 settembre 2017).



13

senza stupore, la fede diventa una litania stanca che 
lentamente si spegne e diventa un’abitudine, un’abi-
tudine sociale”13. 

Chiediamoci: non è questa la situazione di tan-
te comunità che vivono la fede in uno stile che as-
seconda stancamente le mode del momento? Non 
ci farà bene cercare nuove vie, per avvertire il soa- 
ve profumo del Vangelo in quello che facciamo, 
anche nel modo di vivere le tradizioni religiose? 
Nel nostro contesto ecclesiale tante manifestazio-
ni “popolari” comportano enorme dispendio di 
risorse umane, economiche, di tempo, senza al-
cun risultato rispetto all’obiettivo primario di una 
efficace evangelizzazione. Vanno rinnovate con 
saggezza e discernimento pastorale. 

Penso al condizionamento della cultura ma-
fiosa che strumentalizza la Pietà popolare e la 
rende veicolo di corrotta ostentazione piuttosto 
che di vera adorazione. Al pericolo di infiltrazioni 
di mafiosi o di persone ad essi contigue e sul con-
dizionamento di modelli, di linguaggi e compor-
tamenti, che sono espressione di una mentalità 
mafiosa, ben lontana dal lessico del Vangelo, han-
no reagito le recenti disposizioni dell’Episcopato 
per le Chiese di Calabria nella Nota pastorale sulla 
’ndrangheta (Natale 2014), e nei successivi Orienta-

13	 Francesco, Angelus del 4 luglio 2021.



14

menti sulla purificazione della pietà popolare (2015) e 
nelle Linee pastorali “No ad ogni forma di mafie” per 
un “sentire e agire comuni” (15 settembre 2021). I 
Vescovi calabresi hanno riconosciuto apertamen-
te che alcune manifestazioni della Pietà popolare 
sono state esposte a gravi condizionamenti esterni 
e ad un sottofondo culturale di stampo mafioso. 

La sfida della nuova evangelizzazione comin-
cia dalla Pietà popolare. Alla luce della riforma 
conciliare della Liturgia, il rinnovamento della 
Pietà popolare matura nel recepirne l’afflato bi-
blico, liturgico, ecumenico, antropologico14. Va 
rimesso in moto il riferimento al Dio di Gesù Cri-
sto, alla Trinità, all’azione dello Spirito, al senti-
re con la Chiesa, alla Rivelazione custodita nella 
Sacra Scrittura, all’armonia con la liturgia e il suo 
primato, al rispetto e risalto dei valori, autentica-
mente tradizionali e culturali di un dato popolo. 
Di conseguenza, l’evangelizzazione e la purifica-
zione della Pietà popolare, si implicano a vicen-
da. Evangelizzare la Pietà popolare è riportarla 
a contatto con il Vangelo, favorendone l’accogli-
mento visibile, udibile, testimoniato. 

Le feste popolari devono essere espressione di 
una fede coerente con la vita, momenti di cresci-
ta, di condivisione orante, libere da incrostazioni, 

14	  Cfr, Direttorio 12, 75.



15

da linguaggi e rituali non coerenti con la Buona 
Novella15. Di fronte alle interferenze di interessi 
economici e politici che si servono indebitamente 
del sentimento religioso e creano una pericolosa 
sovrapposizione tra manifestazioni della Pietà 
popolare e aspetti folkloristici, tra feste religiose 
e sagre profane, non si può restare indifferenti. 
È necessario rilanciare quella spiritualità, che sta 
alla base della Pietà popolare. 

La vera sfida è salvaguardare il senso religioso 
delle manifestazioni della Pietà popolare, perché 
possa incidere più in profondità sul modo di pen-
sare, di giudicare e di vivere. Occorre recuperarne 
i contenuti veri e purificarle da quanto è sbilan-
ciato sul versante emozionale, irrazionale, magi-
co e superstizioso. 

Di fronte all’urgenza della nuova evangeliz-
zazione c’è bisogno di un colpo d’ala che liberi 
dalla tentazione dello scoraggiamento, della stan-
chezza e della ripetitività pastorale, risvegliando 
la gioia del Vangelo e la passione per il Regno.

Chiedo alle Comunità parrocchiali, alle con-
fraternite e ai comitati festa, alle associazioni ed 
ai movimenti di evitare gli eccessi di mondanità, 
l’eccessiva ricerca dello spettacolo, lo spreco ed il 
consumismo. I sacerdoti, soprattutto i parroci de-

15	  Cfr. EG, 48. 



16

vono avere il coraggio di essere profetici, di pro-
porre nuove vie di annuncio e di liberare la pietà 
popolare da quanto l’appesantisce. E soprattutto 
di non cadere nel facile ritualismo, che ha perso 
il respiro della Parola, il senso più profondo della 
Liturgia e il dinamismo dell’esperienza di fede. 

1.3. Nel segno della novità evangelica

La realtà delle nostre comunità dimostra la 
grande attenzione data ad un cristianesimo “fatto 
di devozioni, proprio di un modo individuale e senti-
mentale di vivere la fede, che in realtà non corrisponde 
ad un’autentica ‘Pietà popolare’. Alcuni promuovono 
queste espressioni senza preoccuparsi della promozio-
ne sociale e della formazione dei fedeli, e in certi casi lo 
fanno per ottenere benefici economici o qualche pote-
re sugli altri… A volte l’accento, più che sull’impul-
so della pietà cristiana, si pone su forme esteriori di 
tradizioni di alcuni gruppi, o in ipotetiche rivelazioni 
private che si assolutizzano”16. 

Queste parole dell’EG mettono in guardia dai 
pericoli esterni che, pur non avendo nulla a che 
vedere con la Pietà popolare, ne compromettono 
la genuinità. Per questo, pur essendo un impor-
tante mezzo con cui il nostro popolo “evangeliz-

16	 EG, 70.



17

za continuamente se stesso”17, la Pietà popolare 
non va automaticamente santificata. Non tutto è 
frutto dello Spirito. Né è qualcosa di immutabile, 
scrigno di verità dogmatiche indiscutibili. Racco-
glie una commistione di interessi diversi, di natu-
ra commerciale, folkloristica, politica, che vanno 
messi da parte. Sono “rami secchi”, non coerenti 
con la vita liturgica e sacramentale, da recidere 
“con prudenza e pazienza”18. Ma anche con di-
scernimento pastorale e con decisione. Occorre 
recuperare il senso spirituale del culto e della 
devozione popolare: essi non possono essere ri-
dotti ad un semplice rito, a tradizioni congelate 
nel tempo, a cerimonie e prassi consuetudinarie 
che non portano un cambiamento nella vita dei 
singoli e delle comunità. Recuperiamo le radici 
della nostra spiritualità. Come invitavano a fare 
i profeti dell’Antica Alleanza, che denunciavano 
i sacrifici compiuti senza partecipazione interiore 

17	 EG, 22.
18	 Direttorio, 7. Rivolto ai partecipanti a un pellegrinaggio del-

la diocesi di Cassano allo Jonio il 21 febbraio 2015, Papa 
Francesco ebbe a dire: “I gesti esteriori di religiosità non ba-
stano per accreditare come credenti quanti, con la cattiveria e 
l’arroganza tipica dei malavitosi, fanno dell’illegalità il loro stile 
di vita”. I rischi di queste ombre esigono da tutti la massima 
vigilanza e specialmente dai pastori il dovere del sano di-
scernimento.



18

(cfr. Am 5,21-25) o disgiunti dall’amore del pros-
simo (cfr. Is 1,10-20). Amos (5, 21-27), Osea (2, 13) 
e Isaia (1, 10-20) criticavano le pratiche cultuali, 
vuote di autentico spirito religioso e di tensione 
verso la giustizia. Isaia contestava le pratiche cul-
tuali che riecheggiavano i culti pagani, che con-
sideravano il Signore come un dio pagano, illu-
dendosi di comprarlo, di renderselo favorevole e 
di piegarlo ai propri progetti. E non accettava un 
culto divenuto un atto magico, che allontanava 
dalla vera conversione e dalla giustizia. 

Ritorniamo alle fonti della spiritualità cristia-
na, quella che risuona nelle parole e nei gesti di 
Gesù, che richiama il profeta Osea: “Misericordia 
io voglio, non sacrificio” (Mt 9,13; 12,7). Gesù rivela 
il volto di un Dio, che “fa sorgere il suo sole sui cat-
tivi e sui buoni, e fa piovere sui giusti e sugli ingiusti” 
(Mt 5, 43-48). Un Dio, che “per il grande amore con 
il quale ci ha amato, da morti che eravamo per le colpe, 
ci ha fatto rivivere con Cristo” (Ef 2,4-5). Ci mostra 
il volto di un Dio che non ha scelto, pur potendo, 
la via del miracolo come via ordinaria per venire 
incontro ai nostri bisogni. Rifiuta l’immagine di 
un Messia che compie prodigi per conquistarsi il 
favore della gente. Non si serve del miracolo per 
indurre alla fede, ma, al contrario, opera miracoli 
quando scopre uno sguardo di fede che vede nel 
suo agire ‘il dito di Dio’. È lo sguardo di fede che 



19

ci fa cogliere come il punto focale non è la gua-
rigione dalla malattia, ma il fatto che, attraverso 
questo segno, Dio assicura la sua vicinanza a tut-
ti, anche se non tutti vengono guariti fisicamente. 
Questo “sguardo di fede” è chiesto anche a noi, 
quando ci rivolgiamo a Lui nell’esercizio delle 
pratiche di Pietà popolare.

Gli occhi della fede ci aiutano a guardare oltre 
il miracolo, in modo da riconoscere i “miracoli” 
del Signore nella vita ordinaria piuttosto che in 
eventi straordinari. Il primo è imparare a cam-
minare con la consapevolezza che la strada della 
vita terrena è lastricata di tratti dolci e leggeri, ma 
anche di tratti duri e faticosi. Saper accettare la 
presenza di drammi e malattie e saper affrontare 
i problemi accogliendo la volontà di Dio è un pri-
mo passo per sentire meno pesante il problema 
stesso. 

Il nostro tempo ha bisogno di questa fede, 
umile e semplice, che, sotto la spinta dello Spirito 
Santo, porta speranza e salvezza ai poveri e agli 
esclusi, alle persone che seguono “la logica della 
fede e non del miracolismo”19. Della fede di quan-
ti sanno farsi prossimi in modo semplice, natu-
rale, senza calcoli; di quanti sanno stare accanto 
al vicino, all’amico, al malato e che sanno stare 

19	 Francesco, Angelus del 4 febbraio 2019.



20

anche accanto al lontano, a chi amico non è, senza 
fermarsi a giudicare, a valutare, a contare pro e 
contro. È la fede semplice di chi, ricordando i be-
nefici ricevuti nel corso della storia, li celebra con 
manifestazioni religiose e con gesti di pietà. 

Questa fede genuina deve riflettersi nella Pietà 
popolare. È la vera fede di ogni comunità che ce-
lebra cristianamente la memoria di un intervento 
di Dio nella propria storia. Di questa fede devono 
essere innervate le manifestazioni della Pietà po-
polare. Se non vogliono scadere in semplici mo-
menti di aggregazione socio-religiosa. Venendo 
meno questa fede, la Pietà popolare impoverisce 
e perde la sua vera identità. 

“Se vuoi costruire un’imbarcazione, 
non preoccuparti tanto di educare uomini 
per raccogliere il legname, preparare attrezzi, 
affidare incarichi e distribuire il lavoro. 
Vedi piuttosto di risvegliare la loro nostalgia del mare 
e della sua sconfinata grandezza”.

(Antoine de Saint-Exupéry)



21

II

LE FESTE POPOLARI NEL CORSO 
DELL’ANNO LITURGICO 

2.1. Liturgia e Pietà popolare

La Liturgia è “il culmine a cui tende l’azione della 
Chiesa e, insieme, fonte da cui promana tutta la sua 
energia”20. Non è possibile prescindere da questa 
definizione della Costituzione conciliare sulla 
sacra Liturgia Sacrosanctum Concilium, se voglia-
mo comprendere il rapporto tra Liturgia e Pietà 
popolare. La Liturgia costituisce il momento più 
alto della vita orante della Chiesa:

“Ogni celebrazione liturgica, in quanto opera 
di Cristo sacerdote e del suo corpo, che è la Chiesa, è 
azione sacra per eccellenza, e nessun’altra azione della 

20	 Concilio Vaticano II, Costituzione sulla sacra Liturgia Sa-
crosanctum Concilium, 4 dicembre 1963, in Enchiridion Va-
ticanum, vol. 1, Documenti del Concilio Vaticano II. Testo 
ufficiale e versione italiana, EDB, Bologna 1993, pp. 348-433 
(= SC), 10.



22

Chiesa ne uguaglia l’efficacia allo stesso titolo e allo 
stesso grado”21.

Tutto nella Chiesa prende forma dalla Litur-
gia, nella quale e attraverso la quale il Signore 
realizza il mistero della salvezza, perché diven-
ga realtà attuale per la nostra vita. Nella Liturgia 
tutto deve parlarci di Gesù, tutto deve condurci 
a Lui, tutto deve essere via alla contemplazione, 
all’adorazione della Sua presenza e del Suo mi-
stero di salvezza. In essa facciamo concreta espe-
rienza dell’incontro con Gesù vivo e vero: 

“La Liturgia ci garantisce la possibilità di tale incon-
tro. A noi non serve un vago ricordo dell’ultima Cena: 
noi abbiamo bisogno di essere presenti a quella Cena”22. 

Gesù si fa presente e vivo oggi nella celebra-
zione della sua Chiesa. Soltanto se esiste la con-
temporaneità di Gesù con noi, esiste una Liturgia 
reale che non è soltanto un ricordare il mistero 
pasquale, bensì è la sua presenza vera. Grazie alla 
Liturgia riviviamo i misteri della sua vita: Lo in-
contriamo presente e operante. A partire da essa 
cresciamo nell’appartenenza a Lui. A contatto con 
essa ritroviamo la nostra identità. Grande atten-
zione va resa alla cura della Liturgia in ogni suo 
aspetto, per essere un linguaggio adatto all’uomo 

21	 SC, 7.
22	 Ivi, 11.



23

di oggi, per viverne e gustarne la bellezza. Nella 
considerazione del popolo di Dio nulla deve su-
perare la sacra Liturgia:

“La natura (della Liturgia è) di gran lunga su-
periore”23 rispetto ai pii esercizi.  E “nessun’altra 
espressione religiosa può sostituirla ed essere conside-
rata al suo livello”24. 

Per questo suo ruolo eminente, deve avere il 
primato nella vita spirituale dei singoli e della co-
munità rispetto ad ogni altra forma di preghiera 
e alle pie pratiche devozionali. Non può essere 
sacrificata ad altre espressioni cultuali. È ciò che 
fa la differenza tra Liturgia e Pietà popolare. Se la 
Liturgia è assolutamente necessaria per vivere e 
crescere in Cristo nella Chiesa, la Pietà popolare 
appartiene al facoltativo: 

“Se le azioni sacramentali sono necessarie per vive-
re in Cristo, le forme della pietà popolare appartengono 
invece all’ambito del facoltativo. Prova veneranda è il 
precetto di partecipare alla Messa domenicale, mentre 
nessun obbligo ha mai riguardato i pii esercizi, per 
quanto raccomandati e diffusi, i quali possono tuttavia 
essere assunti con carattere obbligatorio da comunità o 
singoli fedeli”25. 

23	 SC, 13.
24	 Direttorio, 5.
25	 Ivi, 11.



24

Se la Liturgia ha la priorità sugli atti di pietà e di 
devozione, la vita spirituale non si esaurisce nella 
partecipazione alla sola Liturgia26. La pietà popolare 
con i pii esercizi e le pratiche devozionali anch’es-
sa alimenta la vita spirituale dei fedeli. Pensiamo 
quanto sarebbe impoverita la fede del nostro popo-
lo se non vi fosse la pratica del santo Rosario, o la 
devozione al Sacro Cuore di Gesù o la consuetudine 
delle processioni e dei pellegrinaggi ai santuari: 

“Quando è genuina, (la Pietà popolare) ha come 
sorgente la fede e dev’essere apprezzata e favorita (…); 
nelle sue manifestazioni più autentiche non si contrap-
pone alla centralità della sacra Liturgia, ma favorendo 
la fede del popolo che la considera una sua connaturale 
espressione religiosa, predispone alla celebrazione dei 
sacri misteri”27. 

Il Direttorio sulla Pietà popolare e la Liturgia 
ricorda che le feste religiose sono orientate al Mi-
stero di Cristo e devono aver rispetto dell’itinera-
rio proposto dall’anno liturgico:

“Nel rapporto tra la Liturgia e pietà popolare deve 
essere ritenuto un punto fermo la priorità della cele-
brazione dell’Anno liturgico su ogni altra espressione 
e pratica di devozione”28. 

26	 SC, 12.
27	 Ivi, 9.
28	 Ivi, 94.



25

La preminenza riconosciuta alla preghiera 
liturgica e all’anno liturgico non è in termini di 
esclusione, di contrapposizione, o di emarginazione, 
ma neanche di equiparazione o di sostituzione29. Gli 
atti di pietà e di devozione, anche se hanno il loro 
spazio al di fuori della celebrazione dell’Eucari-
stia e degli altri sacramenti, devono essere in ar-
monia con la sacra Liturgia: 

“Da essa traggano in qualche modo ispirazione, e 
ad essa, data la sua natura di gran lunga superiore, 
conducano il popolo cristiano”30.

Grande responsabilità spetta ai sacerdoti ed ai 
parroci nell’accompagnare le comunità a vivere 
il vero senso della Liturgia di fronte al pericolo 
dell’estetismo che si compiace solo delle formali-
tà esteriori e della sciatteria: 

“Una celebrazione che non evangelizza non è 
autentica, come non lo è un annuncio che non porta 
all’incontro con il Risorto nella celebrazione: entram-
bi, poi, senza la testimonianza della carità, sono come 
bronzo che rimbomba o come cimbalo che strepita”31. 

Una Liturgia ben fatta si preoccupa di ogni 
aspetto del celebrare (spazio, tempo, gesti, pa-

29	 Direttorio, 50.
30	 SC, 13.
31	 Francesco, Lettera Apostolica Desiderio desideravi sulla for-

mazione liturgica del Popolo di Dio, 29.06.2022, 37.



26

role, oggetti, vesti, canto, musica…), in modo da 
rendere la partecipazione alla celebrazione “pie-
na, consapevole, attiva e fruttuosa”32. Va però tenuto 
presente che non basta limitarsi esclusivamente 
all’educazione liturgica, s’impone anche la forma-
zione alla pietà popolare, nella quale insieme agli 
altri aspetti, come quello culturale, sociale, reli-
gioso, non deve mancare il riferimento al Vangelo 
e deve corrispondere alla missione della Chiesa. 

La Liturgia deve essere sempre punto di ri-
ferimento sicuro della Pietà popolare: da essa è 
chiamata a trarre ispirazione e ad essa deve con-
durre. Non sarebbe genuina espressione di Pietà 
popolare quella che non traesse una qualche ispi-
razione dal rito liturgico come anche quella che 
non orientasse i fedeli a viverlo con maggiore in-
tensità e consapevolezza. Non si può parlare di 
pietà popolare in presenza di situazioni partico-
lari, come l’assenza e scarsità di elementi essen-
ziali della fede cristiana, lo squilibrio tra culto dei 
Santi e il primato dovuto a Cristo, l’imprescindi-
bile contatto con la Sacra Scrittura, la separazione 
tra gesti di pietà e impegno di vita, la concezione 
utilitaristica della pietà, lo svilimento dei gesti di 
pietà in spettacolarità, l’induzione alla supersti-
zione, alla magia ed al fatalismo. 

32	  SC, 11.14.



27

2.2. Il senso dell’Anno liturgico

L’anno liturgico è l’articolazione del tempo, in 
cui la Chiesa celebra il Mistero di Cristo “dall’In-
carnazione e Natività fino all’Ascensione, al giorno di 
Pentecoste e all’attesa della beata speranza e del ritor-
no del Signore”33. Al centro dell’anno liturgico v’è 
la celebrazione della Pasqua: ad essa va data la 
dovuta solennità, vivendo l’unità e la centralità 
del Triduo pasquale rispetto ad ogni altra manife-
stazione. Per salvaguardarne l’unità celebrativa, 
occorre in talune situazioni ricorrere alla convo-
cazione dell’assemblea parrocchiale in un unico 
luogo, privilegiando la chiesa parrocchiale e/o la 
chiesa principale del paese nel caso di celebrazio-
ne unitaria di più parrocchie. 

Nei tempi dell’Anno liturgico (Avvento e 
Quaresima, Natale e di Pasqua, Tempo ordina-
rio) e nelle varie feste, ripercorriamo le grandi 
tappe della storia della salvezza e rendiamo lode 
a Gesù Cristo, morto e risorto per la salvezza di 
tutti. Non va alterato il significato e la divisione 
di questo tempo. Né può essere trasformato in 
un contenitore di devozioni, in una successione 
di feste intese quasi come anniversari che “ricor-
dano” alcuni eventi. È anzitutto celebrazione del 

33	 SC, 102.



28

Risorto, che chiama a stare con Lui, ad accoglierlo 
come Colui che, attraverso lo Spirito Santo, guida 
al Padre e permette di offrirci a Lui. 

Nel ritmo del tempo la liturgia rende presente 
il mistero di Cristo, apre all’oggi della salvezza. 
Offre concreta possibilità di “salvezza”: è “tem-
po favorevole”, è “giorno della salvezza” (2Cor 
6,2; Is 49,8). Opera la salvezza nella quotidianità. 
Giorno dopo giorno, domenica dopo domenica, 
anno dopo anno, il Signore plasma in noi “i sen-
timenti di Cristo Gesù” (Fil 2,5), ci rende “nuova 
creatura” (2Cor 5,17). Non c’è un tempo ugua-
le all’altro, un anno uguale all’altro. Non siamo 
sempre gli stessi e il Signore ci raggiunge là dove 
siamo e rinnova il suo patto d’amore. A noi la re-
sponsabilità di scoprire e accogliere questo dono 
di salvezza.

Il ciclo delle celebrazioni e le indicazioni ne-
cessarie per viverle in comunione con la chiesa ci 
aiutano a contemplare il volto del Signore, invi-
tandoci a lasciarci evangelizzare da Lui. Il rischio 
della liturgia è quello di sostituire “al servizio di 
Dio” (Dt 10,12) il “servizio dell’altare”, separan-
do fede e vita, culto e carità. Guardando al Signo-
re, ascoltando la sua Parola, con la forza che sgor-
ga dai segni della liturgia possiamo restare fedeli 
alla sua sequela. Il nostro impegno è camminare, 
divenire capaci di pregare, di riflettere, di decide-



29

re, e di mettere sapientemente insieme Vangelo e 
storia, discepolato e vita. Se la fede dà origine alla 
festa e ai ritmi liturgici, le celebrazioni liturgiche 
sono fonte e alimento della fede e del camminare 
insieme. 

Salvaguardando l’anno liturgico, se ne trarrà 
grande beneficio spirituale. Non perdiamone la 
ricchezza, la profondità e la bellezza. È per noi 
occasione di crescita, “nella conoscenza del mistero 
di Cristo, immergendo la nostra vita nel mistero della 
sua Pasqua, in attesa del suo ritorno. È questa una 
vera formazione continua. La nostra vita non è un sus-
seguirsi casuale e caotico di eventi ma un percorso che, 
di Pasqua in Pasqua, ci conforma a Lui nell’attesa che 
si compia la beata speranza e venga il nostro Salvatore, 
Gesù Cristo”34.

Di fronte a tanta ricchezza spirituale, l’anno 
liturgico va vissuto con saggezza, non appesan-
tito dal moltiplicarsi delle celebrazioni: spesso il 
susseguirsi di tridui, di novene, di quindicine o 
settenari rischia di farne perdere gli equilibri, le 
dinamiche e i ritmi. E le stesse feste non sono mo-
menti favorevoli, per celebrare, vivere e lasciarsi 
Vivere bene l’anno liturgico significa condurre 
la propria vita di fede non secondo schemi sog-
gettivi e arbitrari, ma come l’evento pasquale del 

34	  Desiderio desideravi, 64.



30

Signore morto e risorto, l’oggi della nostra salvez-
za, il compimento in noi di ciò che Cristo ha fatto.

2.3. La domenica, Pasqua settimanale

Ogni domenica è la Pasqua settimanale, in cui 
la comunità cristiana celebra questo evento: 

“La domenica, prima di essere un precetto, è un 
dono che Dio fa al suo popolo (per questo motivo la 
Chiesa lo custodisce con un precetto). La celebrazione 
domenicale offre alla comunità cristiana la possibilità 
di essere formata dall’Eucaristia. Di domenica in do-
menica, la Parola del Risorto illumina la nostra esi-
stenza volendo operare in noi ciò per cui è stata man-
data (cfr. Is 55,10-11). Di domenica in domenica, la 
comunione al Corpo e al Sangue di Cristo vuole fare 
anche della nostra vita un sacrificio gradito al Padre, 
nella comunione fraterna che si fa condivisione, acco-
glienza, servizio. Di domenica in domenica, la forza 
del Pane spezzato ci sostiene nell’annuncio del Van-
gelo nel quale si manifesta l’autenticità della nostra 
celebrazione”35.

Per questo suo valore fondamentale nella vita 
del cristiano la domenica è “la festa primordiale che 
deve essere proposta e inculcata alla pietà dei fedeli, 
non le venga anteposta alcuna altra solennità che non 

35	 Desiderio desideravi, 65.



31

sia di grandissima importanza, perché la domenica è il 
fondamento e il nucleo di tutto l’anno liturgico”36. 

È un’indicazione chiara ed illuminante che 
dispone il rispetto e l’osservanza del giorno del 
Signore37. “Vivere secondo la domenica” dev’es-
sere un’esigenza forte del credente, della famiglia 
cristiana, delle nostre comunità parrocchiali. La 
Celebrazione Eucaristica domenicale è al di sopra 
di ogni altra pratica di pietà. Non può esserci vera 
Pietà popolare, in sostituzione o senza la parte-
cipazione ad essa. Le feste religiose non devono 
sminuirne o addirittura svuotarne il significato. 

La fedeltà alla Celebrazione domenicale è una 
consegna del Concilio, che invita a non perdere il 
senso dell’anno liturgico e del giorno del Signore38. 

Per rispetto del giorno del Signore, le feste dei 
Santi Patroni vanno celebrate nel giorno in cui ri-
corrono nel calendario. Possono essere trasferite 

36	 SC, 106.
37	 “La celebrazione della domenica è per la Chiesa un segno di fedel-

tà al suo Signore. Sempre, attraverso i secoli, il popolo cristiano 
ha circondato di speciale riverenza e ha vissuto in intima profon-
da letizia questo sacro giorno. La Chiesa, infatti, lo ha ricevuto, 
non lo ha creato: esso è per lei un dono: può goderne, ma non può 
né manipolarlo né cambiarne il ritmo, o il senso, o la struttura; 
esso infatti appartiene a Cristo e al suo mistero” (Il giorno del Si-
gnore. Nota pastorale della Conferenza Episcopale Italiana, 
7-11 maggio 1984, n. 3).

38	 Cfr. SC 102-111; Desiderio desideravi, 65.



32

alla domenica solo nelle domeniche del tempo 
ordinario, secondo le disposizioni liturgiche del 
Calendario Romano e del Calendario Diocesa-
no. Questa possibilità è esclusa nelle domeniche 
d’Avvento, di Quaresima, di Pasqua e nelle do-
meniche in cui si celebrano le grandi solennità del 
Signore (Festa della Santa Famiglia, del Battesimo 
del Signore, dell’Ascensione, della Pentecoste, 
della SS. Trinità, del Corpus Domini, di Cristo Re 
dell’Universo). 

Riportare le feste popolari nella loro giusta 
collocazione temporale e salvaguardare la centra-
lità dell’Eucaristia domenicale è una grande sfida 
da affrontare con coraggio e determinazione. 

Affido al senso di responsabilità dei sacerdo-
ti, dei parroci ed operatori pastorali il compito 
di aiutare a cogliere il senso ed il valore di tutto 
questo, lasciandosi guidare da questi due princi-
pi basilari:

- la liturgia è il centro della vita della Chiesa e 
nessun’altra espressione religiosa può sostituirla 
o essere considerata allo stesso livello;

- la centralità della domenica ed il rispetto dei 
tempi e dei giorni liturgici vanno sempre salva-
guardati e custoditi di fronte all’invadenza ed al 
moltiplicarsi delle manifestazioni della Pietà po-
polare.



33

2.4. Classificazione delle feste patronali e popolari

Le feste cristiane sono una pubblica manife-
stazione di fede nelle quali le nostre comunità 
cristiane celebrano i grandi eventi della storia 
della salvezza – e in modo particolare la Pasqua 
di Gesù –, le meraviglie operate dal Signore nella 
Beata Vergine Maria e nei Santi, la cui vita espri-
me la realizzazione concreta del disegno salvifico 
di Dio in colui che lo accoglie. 

È necessario che ogni fedele abbia chiaro che 
la festività cristiana rappresenta prima di tutto 
l’opportunità per riflettere sul Mistero di Dio, 
ravvivi il senso di appartenenza ecclesiale, so-
stenga il cammino di conversione e apra spazi di 
condivisione. Le feste sono per celebrare il Mi-
stero di Cristo e per annunciare la fede. Questa 
finalità primaria comporta che siano preparate e 
svolte con grande attenzione e cura alla Liturgia, 
all’evangelizzazione e alla vita sacramentale. 

Le feste popolari e le varie manifestazione della 
Pietà devono tenere conto della centralità del Mistero 
di Cristo e delle norme generali che regolano l’anno 
liturgico e il calendario della Chiesa cattolica. Siano 
celebrate nel rispetto del ciclo liturgico e della cen-
tralità del Cristo, da cui viene la grazia della salvez-
za. Secondo l’importanza che viene loro attribuita, si 
distinguono fra di loro in Solennità, Festa, Memoria. 



34

Ogni programmazione deve tenere conto del-
le caratteristiche dei giorni liturgici e rispettare la 
gerarchia delle celebrazioni. Coerentemente alla 
modulazione dell’anno liturgico, anche le feste 
popolari non siano celebrate tutte con lo stesso 
grado e abbiano tra loro degli ordini di preceden-
za. Si salvaguardi la domenica, Giorno del Signo-
re e della Chiesa. Nelle domeniche di Avvento e 
Quaresima, nelle solennità di Ascensione, Pen-
tecoste e SS. Trinità non sarà possibile compiere 
nessuna processione in onore della Vergine Maria 
o di un altro Santo.

Sulla base dei dati raccolti a livello diocesano,
viene stabilito l’elenco delle feste patronali per 
ogni parrocchia o santuario secondo le modalità 
previste per la rispettiva classe di appartenenza.

Le feste patronali si suddividono in “classi” di 
appartenenza secondo la loro importanza per la 
comunità: 

Festa patronale solenne (Classe A)
Festa patronale non solenne (Classe B)
Festa solo liturgica (Classe C).

Festa patronale solenne (Classe A)

Appartengono alla Classe A le feste patrona-
li parrocchiali o di confraternite, riferite al Patrono 
della Parrocchia o della Confraternita. Ogni Par-



35

rocchia o Confraternita può celebrare con tutte le 
solennità previste solo ed esclusivamente la festa 
del Santo Patrono, di norma quella del titolare 
della parrocchia della Città o del paese (o del San-
to ritenuto tale perché più venerato). 

Le feste patronali godono della dovuta so-
lennità con un congruo periodo di preparazione 
spirituale, dei festeggiamenti esterni e un pro-
gramma culturale e ricreativo. Hanno come sog-
getto organizzatore la Parrocchia. Esse prevedo-
no l’esposizione alla venerazione del simulacro 
o dell’icona, la preparazione con novenario o 
settenario, con predicazione e celebrazioni, dan-
do un’attenzione particolare al sacramento della 
riconciliazione, la processione e festeggiamenti 
esterni promossi direttamente dalla Parrocchia o 
confraternita, o da un comitato parrocchiale o ci-
vico in stretta collaborazione con la parrocchia e i 
suoi organismi collegiali. 

La realizzazione di un’opera di carità o di so-
lidarietà è il segno tangibile e concreto della fede 
della comunità, che condivide la gioia della festa 
con chi è bisognoso e manca del necessario. 

Festa non patronale solenne (Classe B)

Appartengono a questa categoria le feste li-
turgiche riferite a un titolo della Beata Vergine 



36

Maria o a un Santo non patrono della città, del 
paese o della Parrocchia, in eventuale aggiunta a 
quella patronale, in riferimento ad antichissima 
tradizione o per esprimere la devozione mariana 
della comunità. Queste feste hanno come sogget-
to organizzatore la Parrocchia o anche una o più 
comunità che fanno riferimento a chiese ex-par-
rocchiali (per il titolare della chiesa o ex-patrono, 
o per la principale devozione) o a chiese aperte al 
culto sul territorio parrocchiale, ad un Santuario o 
ad una Confraternita (sia presso la chiesa propria, 
o presso la chiesa parrocchiale), per il titolare del-
la stessa Confraternita o la principale devozione 
del sodalizio laicale.  

Gli elementi caratterizzanti la festa sono gli 
stessi della Classe A. 

Festa solo liturgica (Classe C)

Rientrano in tale classe le feste riferite a un tito-
lo della Beata Vergine Maria o a un Santo non pa-
troni della città, del paese o della Parrocchia. Esse 
non hanno tutte le solennità proprie delle feste 
patronali, in eventuale aggiunta a quella patrona-
le, in riferimento ad antichissima tradizione o per 
esprimere la devozione mariana della comunità. 
Hanno come soggetto organizzatore la Parrocchia. 
Le comunità che fanno riferimento a chiese ex-par-



37

rocchiali (per il titolare della chiesa o ex-patrono, 
o per la principale devozione) o a chiese aperte al 
culto sul territorio parrocchiale; i Santuari e le Con-
fraternite (sia presso la chiesa propria che presso la 
chiesa parrocchiale), per il titolare della Confrater-
nita, o la principale devozione del sodalizio laicale. 
Sono feste a carattere liturgico, senza processioni e 
festeggiamenti “esterni”. 

Gli elementi celebrativi sono l’esposizione alla 
venerazione del simulacro o dell’icona, la prepa-
razione con triduo, celebrazioni penitenziali, la 
Celebrazione eucaristica. 

2.5. Solenni Celebrazioni diocesane

La Solennità del Corpus Domini con la solenne 
processione eucaristica viene celebrata a livel-
lo diocesano nella Cattedrale di Locri il giovedì 
precedente la domenica prevista dal calendario 
liturgico, giorno in cui sarà celebrata a livello par-
rocchiale. Si curi con le dovute solennità lo svol-
gimento della processione col Santissimo Sacra-
mento a livello parrocchiale o interparrocchiale 
nel caso di più Parrocchie nello stesso paese. La 
processione interessi le vie principali. Si sensibi-
lizzino i fedeli alla devota partecipazione.

La Solennità dell’Immacolata Concezione, Patro-
na della Diocesi, viene celebrata secondo il calen-



38

dario liturgico l’8 dicembre. Essa prevede a livel-
lo diocesano la solenne celebrazione dei Vespri il 
7 dicembre nella chiesa di Santa Caterina, chie-
sa matrice di Locri, ove è custodito il simulacro 
dell’Immacolata. Terminati i vespri avrà inizio 
la processione dalla chiesa di Santa Caterina alla 
Chiesa Cattedrale con la partecipazione del clero 
diocesano, del Capitolo Cattedrale. Nella Chiesa 
Cattedrale avrà luogo la Solenne Celebrazione 
Eucaristica alla quale prenderanno parte fedeli, 
associazioni laicali e Confraternite. Al termine 
il simulacro verrà riportato in processione nella 
Chiesa Matrice di Locri accompagnata dal Vesco-
vo, dal Capitolo Cattedrale, dai presbiteri conce-
lebranti, dalle associazioni laicali e dalle confra-
ternite con i loro stendardi e le loro insegne e da 
tutti i fedeli.

2.6. Disposizioni particolari

Le feste patronali e popolari, nelle diverse 
classi di appartenenza, non devono aver luogo 
nel giorno di domenica, per rispettare la centra-
lità di questo giorno, ad eccezione delle domeni-
che del Tempo Ordinario per le feste di Classe A e 
B. In tal caso l’eucologia e le letture per la Messa 
sono quelle della rispettiva domenica del Tempo 
Ordinario. 



39

Le feste che coincidono con le domeniche dei 
tempi forti dell’anno liturgico saranno trasferite al 
primo giorno feriale utile, mai nell’ottava di Na-
tale e Pasqua. Qualora la festa coincidesse con i 
giorni sopra indicati ed avesse risvolti civili (ad 
es. chiusura di scuole ed uffici, ecc.), di concer-
to con l’Amministrazione comunale, si faccia di 
tutto per celebrare la festa nel giorno previsto 
dal Calendario liturgico o in prossimità ad esso. 
Tenendo presente la varietà delle situazioni, se-
guendo la logica pedagogica della progressività, 
è possibile celebrare in una data diversa solo le 
feste di Classe A e B e comunque, se di domenica, 
solo in quelle del Tempo Ordinario e se previsto 
nelle disposizioni diocesane. 

Le feste assegnate in una classe possono es-
sere celebrate secondo le modalità di una classe 
superiore solo in casi particolari col nulla osta 
dell’Ordinario del luogo. 

È consentito nel giorno proprio riportato nel 
Calendario romano nelle memorie obbligatorie o 
facoltative, nelle feste, nelle solennità, esporre alla 
venerazione il simulacro o l’icona di quel Santo o 
titolo mariano. A conclusione dei festeggiamenti 
l’immagine sacra va riportata nell’apposita nic-
chia.

Nel giorno proprio del Calendario romano ge-
nerale la memoria di un Santo o un titolo mariano 



40

che corrisponde a un pio sodalizio o a un luogo 
di culto, per quel sodalizio e solo in quel luogo 
di culto, è celebrata come solennità con le relati-
ve caratteristiche della celebrazione liturgica. Per 
i festeggiamenti si osservi quanto assegnato, alla 
classe stabilita, dalle presenti disposizioni. 

Esorto vivamente ad evitare la duplicazione 
delle feste con processioni, ovvero due feste con 
processioni nel corso dell’anno in onore dello stesso 
Santo o del medesimo titolo mariano. Sono prassi 
generalmente determinate da fattori estranei non 
strettamente religiosi. Anche nelle Parrocchie ove 
tale prassi è prevista da lunga data in ragione di un 
voto o per fare memoria di eventi storici particolari 
si faccia di tutto per superarla o comunque viverla 
solo a livello religioso come evento proprio della 
comunità, senza manifestazioni esterne. Spetta ai 
parroci svolgere ogni azione di sensibilizzazione 
ed aiutare a comprenderne i valori sottesi. Singo-
li casi possono essere presentati alla valutazione 
dell’Ordinario. Questa disposizione non si applica 
ai Santuari per la loro tipicità di luoghi, ove la Pietà 
popolare, che è un’autentica espressione dell’azio-
ne missionaria del Popolo di Dio, trova uno spazio 
privilegiato per esprimere la bella tradizione di 
preghiera, di devozione e di affidamento alla mi-
sericordia di Dio. Attraverso la spiritualità propria 
di ogni Santuario, i pellegrini sono condotti con la 



41

“pedagogia di evangelizzazione”39 ad un impegno 
sempre più responsabile sia nella loro formazione 
cristiana sia nella necessaria testimonianza di cari-
tà che ne scaturisce. 

Le feste religiose siano precedute da un congruo 
periodo di preparazione spirituale nelle forme tra-
dizionali (tridui, novene, adorazione eucaristica) 
e nelle nuove forme, quali celebrazioni della Pa-
rola, Liturgia delle Ore, liturgia comunitaria della 
penitenza e degli altri sacramenti, in particolare 
dell’Unzione degli Infermi. Si dia ampio spazio a 
momenti di catechesi, per formare ad una parteci-
pazione consapevole, responsabile e fruttuosa all’E-
vento che viene commemorato. L’educazione alla 
preghiera passa attraverso proposte diversificate e 
diverse dalla Liturgia. La solennità non necessaria-
mente dev’essere espressa con la moltiplicazione 
delle Messe. Anzi il rischio del “solo Messa” non 
giova né alla Liturgia né alla Pietà popolare40.

39	 Paolo VI, Esortazione Apostolica Evangelii nuntiandi, 48.
40	 V’è una disposizione generale della Chiesa che “tende a evi-

tare la moltiplicazione delle messe con la conseguente frantuma-
zione della comunità locale, specie nei giorni domenicali e festivi 
di precetto” (cfr. S. Congr. dei Riti, Eucharisticum Mysterium 
26; Cei, Il Giorno del Signore 32-33; Giovanni Paolo II, Dies 
Domini 35-36). Le eventuali eccezioni sono affidate alla re-
sponsabilità del parroco, il quale deve saper usare le leggi 
con saggezza conoscendone la finalità.



42

Nel programmare i festeggiamenti in onore 
del Signore, della Beata Vergine Maria e dei San-
ti si distinguano gli appuntamenti religiosi dagli 
eventi culturali e ricreativi, per evitare mescolan-
ze che mortificano l’indole squisitamente religio-
sa della festa. Il momento ludico non deve essere 
prevalente e staccato dal momento religioso, al 
quale deve restare subordinato. Una “festa reli-
giosa” non va limitata alle sole manifestazioni 
esterne. Si crei il giusto equilibrio tra il polo litur-
gico-celebrativo della festa e quello ludico. 

Spetta alla comunità parrocchiale organizzare 
e promuovere le feste religiose. Il parroco, unita-
mente al Consiglio pastorale parrocchiale ed al 
Consiglio parrocchiale per gli Affari Economici 
ha il compito di definire le modalità celebrative 
secondo le disposizioni diocesane. 

Nelle feste che hanno rilevanza anche civi-
le, l’ente organizzatore degli aspetti religiosi sia 
esclusivamente la Parrocchia. Si possono even-
tualmente delegare ad altre organizzazioni gli 
eventi esterni. Si favorisca la collaborazione nel 
rispetto reciproco di competenze e interessi. Se si 
organizzano lotterie e/o pesche di beneficenza, ci 
si munisca dei dovuti permessi di legge. Il pro-
gramma delle feste va presentato in Curia, indi-
cando i nominativi del Comitato, gli itinerari del-
la processione e le altre manifestazioni di culto. 



43

Nelle feste religiose tutto avvenga nello stile 
della sobrietà, senza eccedere in sprechi. Non ci 
si dimentichi dei bisogni della Parrocchia e dei 
poveri, riservando - come già stabilito - le som-
me necessarie per l’opera-segno41. La gioia della fe-
sta deve favorire l’ascolto del grido del povero e 
aprirsi ad una rinnovata “fantasia della carità”42.

2.7. Comitati feste e Confraternite

Nell’organizzazione delle feste popolari un 
grande contributo viene dai Comitati feste e dalle 
Confraternite.

I Comitati feste sono costituiti qualora lo si ri-
tenga opportuno per l’organizzazione della festa 
religiosa. Essi sono composti da membri scelti dal 
Consiglio Pastorale tra i fedeli che dànno testimo-
nianza di vita cristiana. La presidenza del Comi-

41	 “Alle feste religiose con manifestazioni esterne dovrà essere sem-
pre legata un’opera segno, o in alternativa si destinerà una somma 
determinata a livello diocesano da destinarsi al fondo cassa della 
Caritas parrocchiale per iniziative caritative, da realizzare entro 
l’anno dai festeggiamenti o a più riprese se l’intervento richiede 
maggiori risorse” (Decreto n. 193/V/15 del 7.12.2015).

42	 Giovanni Paolo II, Lettera Apostolica Nuovo Millennio Ineu-
nte, 6 gennaio 2001, 50, in Enchiridion Vaticanum, vol. 17, Do-
cumenti ufficiali della Santa Sede 2001. Testo ufficiale e versione 
italiana, Bologna 2004, p. 103.



44

tato spetta al parroco. Il Comitato non ha carattere 
permanente e la sua durata è annuale. Per quan-
to riguarda i festeggiamenti che hanno carattere 
cittadino o di paese nella scelta dei membri del 
Comitato si coinvolgano tutte le realtà ecclesia-
li. Con l’assenso del Consiglio Pastorale Parroc-
chiale, si prediligano fedeli, uomini e donne, che 
godano di stima per la loro condotta morale, che 
siano impegnati nella vita ecclesiale (e non sol-
tanto in occasione della festa). Nel Comitato non 
siano inseriti soggetti con pendenti penali, civi-
li, tributari e amministrativi, dichiarati colpevoli 
con sentenze passate in giudicato43. 

Le Confraternite hanno grande incidenza sui 
fedeli. Esse sono una bella presenza in diocesi: 
conservano la tradizione religiosa e organizzano 
tante manifestazioni di Pietà popolare. Sono real-
tà associative che hanno però bisogno di recupe-
rare la genuinità della loro appartenenza ecclesia-
le e il rigore della loro espressione religiosa. Sono 
impegnate sia nell’organizzazione delle feste po-
polari che nella cura dei beni ecclesiastici e a livel-
lo sociale. Nei casi in cui le feste sono organizzate 
da esse, deve esserci sempre il coinvolgimento di-

43	 Conferenza Episcopale Calabra, Per una nuova evangelizza-
zione della Pietà popolare. Orientamenti pastorali per le Chiese 
di Calabria, Catanzaro 2015, 17. 



45

retto del parroco. Spesso, con loro e grazie a loro, 
si mantiene viva la fede secondo quella dimensio-
ne popolare che è tipica della fede cattolica. Esse 
però vanno accompagnate nel loro cammino di 
fede e nel restare fedeli ai loro statuti. Questa re-
sponsabilità spetta ai loro assistenti spirituali ed 
ai parroci. 

 



46

III

IL CULTO DEI SANTI

3.1.  Devozione popolare e culto dei Santi

La Chiesa prevede nel corso dell’anno liturgi-
co la memoria dei Santi Martiri e degli altri San-
ti, che in modo esemplare hanno seguito Cristo 
Signore da veri discepoli44. Il loro culto riscuote 
grande seguito e – se vissuto rettamente – può es-
sere un momento di vera evangelizzazione, che 
aiuta a vivere e consolida la fede. Questo avviene 
attraverso un accompagnamento fatto di cateche-
si, di preghiera e di carità. I Santi, veri interpreti 
del Vangelo, sono portatori di un messaggio di 

44	 “Per favorire la santificazione del Popolo di Dio, (la Chiesa) af-
fida alla speciale e filiale venerazione dei fedeli la Beata Vergine, 
la Madre di Dio, che Cristo costituì Madre di tutti gli uomini, 
e promuovere inoltre il vero e autentico culto degli altri Santi, 
perché i fedeli siano edificati dal loro esempio e sostenuti dalla 
intercessione” (Giovanni Paolo II, Codex Iuris Canonici, 25 
gennaio 1983, in AAS, 75, 1983, = CIC).



47

vita. Lo scopo della loro venerazione è la gloria di 
Dio e la santificazione attraverso una vita confor-
me alla sua volontà ad imitazione delle loro virtù. 

Il “giorno del Santo” è un giorno di festa che 
si esprime attraverso manifestazioni di gioia e di 
giubilo come affermazione del valore della vita e 
della creazione. In quanto interruzione della mo-
notonia del quotidiano, delle forme convenziona-
li, dell’asservimento alla necessità del guadagno, 
è espressione di libertà integra, di tensione verso 
la felicità piena. In quanto testimonianza culturale, 
essa mette in luce il genio peculiare di un popolo, i 
suoi valori tipici, le espressioni più genuine del suo 
folklore. Spesso la genuinità delle feste può venir 
meno: la “festa del Santo” o la “festa patronale” di 
una Parrocchia, svuotata del contenuto specifica-
mente cristiano che ne era all’origine – l’onore reso 
a Cristo in uno dei suoi membri –, si trasforma in 
una manifestazione meramente socio-aggregativa 
o folkloristica o in un’occasione di svago e diverti-
mento. I Padri del Concilio Vaticano II ricordava-
no che “il culto autentico dei Santi non consiste tanto 
nella molteplicità degli atti esteriori quanto piuttosto 
nell’intensità del nostro amore attivo”45. 

45	 Concilio Vaticano II, Costituzione dogmatica sulla Chiesa 
Lumen Gentium, 21 novembre 1964, 51, in AAS 57, 1965 (= 
LG).



48

3.2. Il culto delle reliquie e delle immagini sacre

La comunità ecclesiale, oltre a celebrare il 
giorno natalizio dei Santi, venera le loro reliquie 
ed immagini sacre:

“La Chiesa, secondo la sua tradizione, venera i 
Santi e tiene in onore le loro reliquie autentiche e le 
loro immagini. Le feste dei Santi infatti proclamano le 
meraviglie di Cristo nei suoi servi e propongono ai fe-
deli opportuni esempi da imitare”46.

Le varie forme devozionali, come la venerazio-
ne delle reliquie, le visite ai santuari, i pellegrinag-
gi, le processioni, la via crucis, le danze religiose, il 
rosario, sono un prolungamento della vita liturgi-
ca della Chiesa, ma non possono sostituirla: 

“Bisogna che tali esercizi, tenuto conto dei tempi 
liturgici, siano ordinati in modo da essere in armonia 
con la sacra Liturgia, derivino in qualche modo da essa, 
e ad essa, data la sua natura di gran lunga superiore, 
conducano il popolo cristiano47.

Giacché il culto delle reliquie è una forma di reli-
giosità popolare permessa soltanto per le reliquie 
dei Santi e Beati riconosciuti ufficialmente dalla 
Chiesa, il Direttorio dispone che occorre assicurar-

46	 SC, 111.
47	 Catechismo della Chiesa Cattolica, 1674-1676.



49

si della loro autenticità. Laddove essa è dubbia, 
le reliquie dovranno, con la dovuta prudenza, 
essere ritirate dalla venerazione dei fedeli. Biso-
gna impedirne l’eccessivo frazionamento e non 
lasciarsi prendere dalla mania di “collezionare” 
reliquie, come anche vigilare perché sia evitata 
ogni frode, ogni forma di mercimonio e ogni de-
generazione superstiziosa e compiere con grande 
dignità le varie forme di devozione48.

È opportuno che le richieste di reliquie dei 
Santi per la pubblica venerazione siano fatte con 
moderazione, dopo avere ascoltato il parere dei 
Consigli pastorali parrocchiali e previa l’autoriz-
zazione dell’Ordinario del luogo. È illecito ven-
dere o acquistare le reliquie senza la licenza della 
Sede Apostolica49. 

Le reliquie dei Santi non siano collocate sulla 
mensa d’altare e vengano trattate secondo le nor-
mative liturgiche, escludendo intronizzazioni in-
debite con apparati riservati al culto eucaristico. 

Un’altra specificità della Pietà popolare è la 
devozione verso le sacre immagini (dipinti, statue, 
bassorilievi o altre raffigurazioni): 

”Le immagini, le icone e le statue della Madonna, 
presenti nelle case, nei luoghi pubblici e in innumere-

48	  Cfr. Direttorio, 237.
49	  CIC, can. 1190.



50

voli chiese e cappelle, aiutano i fedeli ad invocare la sua 
costante presenza e il suo misericordioso patrocinio 
nelle diverse circostanze della vita”50. 

Esse incarnano una spiritualità e devozione 
popolare che avvicina al soprannaturale e in tanti 
casi rende conforto e pace interiore:

”La venerazione delle immagini, che siano dipinti, 
statue, bassorilievi o altre raffigurazioni, oltre che un si-
gnificativo fatto liturgico, è un elemento rilevante della 
Pietà popolare: i fedeli pregano dinanzi ad esse, sia nelle 
chiese sia nelle proprie abitazioni. Le ornano con fiori, 
luci, gemme; le salutano con varie forme di religioso os-
sequio, le portano in processione, appendono presso di 
esse ex-voto in segno di riconoscenza; le collocano in 
nicchie o in edicole erette nei campi e lungo le vie”51. 

Attraverso le effigie sacre, le statue, le icone i fe-
deli cercano protezione e benevolenza ed onorano 
la Madre di Gesù e i Santi; li sentono vicini nelle 
difficoltà, avvertono attraverso di esse il richiamo 
ad una vita più fedele e santa. È un sentimento forte 
che rende il culto delle immagini nota caratteristica 
della religiosità della nostra terra. Con i suoi pregi 
ed i suoi limiti. I fedeli devono essere istruiti sul va-
lore teologico e liturgico delle immagini sacre: 

“L’immagine non è venerata per se stessa, ma per 

50	 Giovanni Paolo II, Insegnamenti XX/2 (1997) 695-698.
51	 Direttorio, 240.



51

chi vi è rappresentato. Perciò alle immagini si deve at-
tribuire il dovuto onore e la venerazione, non certo per-
ché si crede che vi sia in esse qualche divinità o potere 
che giustifichi questo culto o perché si debba chiedere 
qualche cosa a queste immagini o riporre fiducia in loro, 
come un tempo facevano i pagani, che riponevano la loro 
speranza negli idoli, ma perché l’onore loro attribuito si 
riferisce ai prototipi che esse rappresentano”52.

I Vescovi calabresi hanno messo in guardia dal 
pericolo di stravolgimento delle devozioni e delle 
pratiche di culto, che a volte trasformano alcune 
belle forme della Pietà popolare in manifestazioni 
di idolatria mascherata di devozione, evitando in 
ogni caso un uso strumentale, se non dissacran-
te, delle immagini sacre. Accade che taluni fedeli, 
per lo più poco praticanti o appartenenti ad asso-
ciazioni mafiose, utilizzino le immagini religiose 
per ragioni scaramantiche e superstiziose e non 
per fede. Come quando si porta con sé l’immagi-
ne sacra per ostentazione, dissimulando una reli-
giosità che non c’è, mancando la pratica religiosa 
o peggio nutrendo progetti di male. 

Pur essendo legittimo esporre le immagini sa-
cre alle pareti delle Chiese, ciò avvenga ”in nu-
mero moderato e con un conveniente ordine per non 
suscitare la meraviglia del popolo cristiano e non dare 

52	 Direttorio, 241.



52

occasione a devozione meno retta”53, evitando altresì 
che l’aula liturgica sia interamente occupata da 
esse. Il Direttorio prevede che sulla Mensa-alta-
re non si collochino statue né immagini di Santi. 

La collocazione e molteplicità delle immagini 
sacre dev’essere coerente e rispettosa del luogo sa-
cro, così come sia la mensa-altare, l’ambone, la sede 
del presidente devono avere un’adeguata colloca-
zione. La collocazione del tabernacolo deve favorire 
l’adorazione personale e comunitaria, tenendo sem-
pre presente la centralità del Santissimo Sacramen-
to54. Spesso accade che il fedele entrato in chiesa il 
primo ossequio lo presta alle immagini sacre, statue 
o altro, trascorrendo più tempo davanti ad essa che 
in adorazione davanti al Santissimo Sacramento. 

Nell’addobbo delle chiese si evitino sfarzi inu-
tili e di cattivo gusto, quali drappi multicolori, che 

53	 CIC, can. 1188.
54	 L’Institutio generalis  del Messale Romano del 1970 reci-

ta: ”Si raccomanda vivamente che il tabernacolo in cui si conser-
va la santissima Eucaristia sia collocato in una cappella adatta 
alla preghiera e alla adorazione privata dei fedeli. Se però, data la 
struttura particolare della chiesa e in forza di legittime consue-
tudini locali, tale sistemazione non fosse possibile, il Santissimo 
venga collocato su qualche altare o anche fuori dell’altare in posto 
d’onore e debitamente ornato” (IGMR, 276). La Chiesa, oggi, 
sceglie come posto ideale per il tabernacolo un’apposita 
cappella, adatta all’adorazione e alla preghiera personale 
(OGMR, 315). 



53

talora possono arrecare danno alle stesse strutture 
murarie degli edifici sacri, soprattutto se storici e 
quindi vincolati ex-lege. Si preferisca la sobrietà e 
si rispetti la bellezza e lo stile architettonico dell’e-
dificio. Si eviti, per quanto possibile, di introniz-
zare l’icona del Santo o della Madonna nella zona 
del presbiterio. Si preferisca solennizzare lo spa-
zio devozionale abitualmente dedicato.  

3.3. Le processioni

La devozione verso i Santi si manifesta anche 
attraverso le processioni, che ricoprono molto 
favore nella Pietà popolare, tanto che per molti 
fedeli partecipare ad esse rimane l’unica espres-
sione di fede e di devozione e rappresenta il mo-
mento culminante della festa. Occorre educare i 
fedeli sul valore religioso delle processioni: 

“Nelle forme genuine le processioni sono mani-
festazioni di fede del popolo, aventi spesso connotati 
culturali capaci di risvegliare il sentimento religio-
so dei fedeli. Ma sotto il profilo della fede cristiana le 
‘processioni votive dei Santi’,  come altri pii esercizi, 
sono esposte ad alcuni rischi e pericoli: il prevalere del-
le devozioni sui sacramenti, che vengono relegati in 
un secondo posto, e delle manifestazioni esterne sulle 
disposizioni interiori; il ritenere la processione come 
momento culminante della festa; il configurarsi del 



54

cristianesimo agli occhi dei fedeli non sufficientemen-
te istruiti soltanto come una “religione dei Santi”; la 
degenerazione della processione stessa per cui, da testi-
monianza di fede, essa diventa mero spettacolo o parata 
puramente folkloristica”55.

Le processioni non hanno valore in sé e per sé, 
ma in relazione allo spirito ed alle modalità con cui 
vi si partecipa. Esse hanno valore devozionale e “ap-
partengono all’ambito del facoltativo” e non all’essenza 
della fede (e quindi non sono irrinunciabili). Valgo-
no in relazione alla partecipazione e alle disposizio-
ni interiori. E pur saldamente ancorate alla tradizio-
ne, hanno bisogno di rinnovamento nelle modalità, 
nei percorsi, nella durata. Ogni sacerdote deve sen-
tirsi impegnato ad organizzarle in modo da render-
le espressioni della fede della comunità che prega e 
cammina, e non una semplice manifestazione che 
crea emozioni, spettacolo, distrazione. 

Abbandonate a se stesse e non curate le pro-
cessioni perdono il loro valore religioso e scadono 
in manifestazioni folkloristiche. Esse devono svol-
gersi con decoro, devozione ed ordine, in un clima 
di raccoglimento con canti, preghiere, ascolto di 
brani biblici e accompagnamento musicale. Sono 
da valorizzare i canti religiosi tradizionali e dialet-
tali che esprimono le devozioni e i sentimenti del 

55	 Direttorio, 246.



55

nostro popolo. Per favorire la partecipazione alla 
preghiera si abbia cura di fornirsi preventivamen-
te di un’idonea amplificazione acustica.

La processione inizi con un’opportuna esorta-
zione ai fedeli e si concluda con la preghiera co-
mune e la benedizione di un ministro ordinato, 
valorizzando le proposte rituali del Benedizionale. 
Il percorso sia stabilito di concerto con il Consiglio 
Pastorale. Per lo svolgimento, si abbia cura nel 
predisporre tutti gli adempimenti amministrativi: 
istanze alla Curia Vescovile, dovute autorizzazioni 
civili con indicazione del percorso al fine di garan-
tire il necessario servizio d’ordine e la sicurezza.

Il percorso processionale può essere variato 
di anno in anno specie se lo richiedono motivi 
di maggiore coinvolgimento di fedeli, ragioni di 
ordine pubblico e di traffico stradale. Si evitino 
di portare in processione più statue, come anche 
percorsi processionali troppo lunghi, difficolto-
si, dispersivi, non interessando strade di grande 
traffico o interessati da fiere che ostruiscono il 
passaggio della statua e dei fedeli, creando peri-
colosi ingorghi. Il percorso sia ben organizzato ed 
avvenga sotto la guida del sacerdote o diacono, 
indicandone l’ordine, la disposizione delle statue 
e delle immagini sacre, nonché i tempi e le soste 
per il cambio dei portatori. Non deve essere det-
tato da richieste private o da altri motivi. 



56

È proibita durante il percorso la raccolta di of-
ferte in denaro, non vanno appesi alle statue ban-
conote o oggetti preziosi56. Si evitino tutte quelle 
intromissioni che possono svilire il clima di rac-
coglimento e di preghiera.

È fatto divieto, anche nei momenti di sosta, di 
far girare le statue verso case o edifici privati, ad 
eccezione di ospedali e case di cura. Si abbia cura 
nel programmare le soste, prestabilendo quelle 
necessarie sia per il peso di alcuni simulacri che 
per il cambio dei portatori. La presenza, lungo il 
percorso, di eventuali ammalati gravi o termina-
li, sia caratterizzata da particolari preghiere per 
i sofferenti infermi, senza modificare il percorso 
previamente stabilito. 

Per non stravolgere la centralità dell’Anno Li-
turgico nei tempi forti in cui la Comunità celebra 
o si prepara a celebrare i misteri fondamentali
della Salvezza si evitino processioni votive della
Vergine Maria o dei Santi. In modo particolare,
nelle domeniche di Avvento e Quaresima, Pasqua
e nei giorni in cui si celebrano le grandi solennità
del Signore (Battesimo del Signore, Ascensione,
Pentecoste, SS. Trinità, Corpus Domini, Cristo

56	 Conferenza Episcopale Calabra, Per una nuova evangelizza-
zione della pietà popolare, 24; Cfr. No ad ogni forma di mafie! 
II.IV. 3.



57

Re dell’Universo e la festa della Santa Famiglia). 
Nelle domeniche del Tempo Ordinario, laddove 
esiste la consuetudine di effettuare processioni 
votive, si rispetti la Liturgia della domenica.

3.4. Portatori delle statue

Portare le statue è un atto di devozione che 
richiede le giuste motivazioni. Esso comporta fa-
tica e può avere valore penitenziale. A portare le 
statue siano fedeli motivati da ragioni di fede e 
devozione. I portatori siano scelti con discerni-
mento e prudenza tra i fedeli ben motivati, che 
di solito partecipano alla vita della Parrocchia, o 
della eventuale Confraternita di appartenenza, 
che si siano resi disponibili ad avere un compor-
tamento dignitoso: 

“Il criterio dell’attiva partecipazione alla vita ec-
clesiale abbia precedenza su ogni altra motivazione le-
gata a tradizioni, parentele, presunti diritti o doveri, 
primati ritenuti come intoccabili e perciò da conferma-
re e perpetuare acriticamente”57. 

Non siano persone aderenti ad associazioni 
condannate dalla Chiesa o che abbiano avuto con-
danne penali per reati di mafia o abbiano in corso 
un processo penale per i medesimi reati. Vanno 

57	 No ad ogni forma di mafie! II.IV.4, 50.



58

rispettate le disposizioni dei Vescovi calabresi che 
esortano a fare di tutto perché sia superato ogni 
pericolo di infiltrazioni di soggetti collusi con la 
mafia. È raccomandabile consultarsi con le Forze 
dell’ordine in modo riservato e rispettoso ed av-
valersi della loro collaborazione prima di definire 
l’elenco dei portatori. Questo atto previo scongiu-
ra sorprese indesiderate. Le Forze di polizia eser-
citano comunque i loro controlli.

Si eliminino le processioni che non abbiano 
una discreta partecipazione di popolo. 

Non è consentivo introdurre nuove processio-
ni, neppure con l’intento di riprendere processio-
ni del passato. Eventuali ragioni pastorali sug-
gerissero l’introduzione di nuove processioni il 
parroco chieda il nulla osta della Curia diocesana. 

3.5. Le bande e gli spettacoli pirotecnici 

La partecipazione della banda musicale allo 
svolgimento della festa è elemento tradizionale e 
presenta aspetti positivi: crea l’atmosfera di gioia 
e dispone alla devota partecipazione. Se la banda 
prende parte alla processione, occuperà il posto 
assegnatole in modo da garantire l’ordine proces-
sionale e favorire il clima di preghiera. I brani mu-
sicali siano consoni alla manifestazione religiosa e, 
per quanto è possibile, accompagnino il canto dei 



59

fedeli e siano intercalati da momenti di preghiera. 
È proibita l’esecuzione di repertori musicali non 
rispettosi del carattere sacro della manifestazione. 

Anche gli spettacoli pirotecnici costituiscono 
un segno tradizionale della festa. Non devono 
disturbare lo svolgimento della processione, tan-
to da interromperla per consentire d’assistere ad 
essi. Gli spettacoli pirotecnici avvengano al termi-
ne della processione negli spazi autorizzati dalle 
autorità competenti.

3.6. Le sacre rappresentazioni 

La Pietà popolare è ricca di sacre rappresenta-
zioni che hanno come oggetto i misteri celebrati 
nell’anno liturgico, soprattutto gli eventi salvifici 
del Natale e della Passione, Morte e Risurrezione 
del Signore. Esse sono un pio esercizio, in quanto 
affondano le loro radici nella stessa Liturgia. Vi 
confluisce una complessa sedimentazione e fusio-
ne di diversi elementi che coinvolge un numero 
elevato di fedeli, i quali con elementi eterogenei 
mettono in scena i contenuti della Rivelazione. 

Le sacre rappresentazioni della Passione del Si-
gnore sono espressione sincera di pietà, prima che 
di manifestazione folkloristica o di sagra58. Esse 

58	  Cfr. Direttorio, 144.



60

sono espressioni di una Pietà popolare che con la 
delicatezza di gesti è propria di un cuore mite, fat-
ta di gesti semplici e genuini, non certo di inchini, 
di incanti, di spettacolarizzazione. I fedeli sappia-
no cogliere la differenza tra la “rappresentazione”, 
che è mimesi, e “l’azione liturgica”, che è anamne-
si, presenza misterica dell’evento salvifico. 

In quasi tutto il territorio diocesano, specie 
durante la Settimana Santa, e in modo particolare 
durante il Triduo pasquale, avvengono numerose 
rappresentazioni sacre che s’intersecano (e spesso 
si sovrappongono) ai riti previsti dall’Ordo Litur-
gico. Alcune di esse hanno radici storiche e cul-
turali particolarmente antiche, altre, invece, sono 
più recenti. Si conservino in ogni paese quelle più 
significative e di valenza tradizionale, facendo in 
modo che non interferiscano con le celebrazioni 
liturgiche previste dal calendario liturgico. 

Disposizione finale

Con le presenti disposizioni s’intende avviare 
un percorso di rinnovamento della Pietà popola-
re, liberandola da condizionamenti che ne fanno 
perdere gli elementi caratterizzanti. Sono dispo-
sizioni, frutto di consultazione, affidate al senso 
di responsabilità dei parroci, dei Vicari Foranei, 
dei Moderatori delle comunità di Parrocchie, dei 



61

diaconi, degli operatori pastorali e di tutti i fedeli. 
Siano oggetto di condivisione e di riflessione 

e presentate in modo adeguato ed opportuno. 
Nella speranza che la nostra Chiesa, fedele alla 
Tradizione, possa vivere in modo consapevole la 
fede che celebra in ogni atto e manifestazione del-
la Pietà popolare.

Tali norme entrano in vigore l’1 dicembre 
2024, prima domenica di Avvento.



62

Indice

Premessa .................................................................. 5

I - 	La pietà popolare e la sfida
	 dell’evangelizzazione ....................................... 7

1.1. Spiritualità incarnata nella cultura 
dei semplici .......................................................... 7
1.2. Una Pietà popolare da rinnovare 
e purificare ......................................................... 12
1.3. Nel segno della novità evangelica ............... 16

II - Le feste popolari nel corso
 dell’anno liturgico .......................................... 21
 2.1. Liturgia e Pietà popolare ............................ 21
 2.2. Il senso dell’Anno liturgico ....................... 27
 2.3. La domenica, Pasqua settimanale .............. 30
 2.4. Classificazione delle feste patronali 
 e popolari ........................................................... 33
 2.5. Solenni Celebrazioni diocesane .................. 37
 2.6. Disposizioni particolari ............................. 38
 2.7. Comitati feste e Confraternite .................... 43



63

III - Il culto dei Santi ............................................ 46
3.1. Devozione popolare e culto dei Santi .......... 46
3.2. Il culto delle reliquie 
e delle immagini sacre ........................................ 48
3.3. Le processioni .............................................. 53
3.4. Portatori delle statue ................................... 57
3.5. Le bande e gli spettacoli pirotecnici............. 58
3.6. Le sacre rappresentazioni ............................ 59
Disposizione finale ............................................. 60



Finito di stampare giovedì 30 maggio 2024 
Solennità del Santissimo Corpo e Sangue del Signore


